Cantata Aus tiefer Not BWV 38

1. | testi di riferimento

1. 1l Salmo 129 della Vulgata (= 130 Bibbia Ebraica).

Testo

Traduzione

De profundis clamavi ad te, DoOmine;
Domine, exaudi vocem meam.

Fiant aures tuae intendéntes

in vocem deprecationis meae.

Si iniquitates observaveris, Domine,
Domine, quis sustinébit?
Quia apud te propitiatio est :

et propter legem tuam sustinui te, Domine.

Sustinuit anima mea in verbo ejus,
speravit anima mea in Domino.

A custodia matutina usque ad noctem,
speret Israél in Domino,

quia apud Dominum misericordia,

et copidsa apud eum redemptio.

Et ipse rédimet Israél
ex omnibus iniquitatibus ejus.

Dall’abisso del mio dolore ho gridato a te,
[0 Signore;
Signore, ascolta la mia voce.
Siano le tue orecchie ben aperte
alla voce della mia supplica.

Se guarderai alle colpe, o Signore,

Signore, chi mai potra restare saldo davanti a te?

Ma presso di te € la clemenza:

e grazie alla tua legge sono rimasto saldo davanti
[a te, Signore.

La mia vita € rimasta salda nella sua parola

La mia vita ha sperato nel Signore.

Dalle ore del mattino fino alla notte,

speri Israele nel Signore,

perché presso il Signore € la misericordia
e abbondante presso di lui la redenzione.

Ed egli redimera Israele
da tutte le sue colpe.

2. L’inno di Lutero.

Testo

Traduzione

Aus tiefer Not schrei' ich zu dir,
Herr Gott, erhoer' mein Rufen,
Dein gnadig' Ohren kehr zu mir,
Und meiner Bitt' sie 6ffnen!

Denn so du willst das sehen an,
Was Sund' und Unrecht ist getan,
Wer kann, Herr, vor dir bleiben?

Bei dir gilt nichts denn Gnad' und Gunst
Die Sunde zu vergeben;

Dalla mia profonda afflizione io grido a te
Signore Dio, ascolta il mio grido.

Piega il tuo orecchio misericordioso verso di me
e aprilo alla mia preghiera.

Perché se tu vuoi guardare al peccato

e allingiustizia che si commette

chi puo, o Signore, restare saldo davanti a te?

Presso di te non valgono che la tua grazia e il tuo
[favore,

1




Es ist doch unser Tun umsonst,
Auch in dem besten Leben.

Vor dir Niemand sich rithmen kann,
Des mul dich flrchten jedermann
Und deiner Gnade leben.

Darum auf Gott will hoffen ich,
Auf mein Verdienst nicht bauen;
Auf ihn mein Herz soll lalen sich,
Und seiner Glte trauen,

Die mir zusagt sein wertes Wort,
Das ist mein Trost und treuer Hort,
Des will ich allzeit harren.

\'

Und ob es wahrt bis in die Nacht

Und wieder an den Morgen,

Doch soll mein Herz an Gottes Macht
Verzweifeln nicht noch sorgen,

So thu' Israel rechter Art,

Der aus dem Geist erzeuget ward,
Und seines Gott's erharre.

Vv

Ob bei uns ist der Stinden viel,
Bei Gott ist viel mehr Gnade;
Sein' Hand zu helfen hat kein Ziel,
Wie grol3 auch sei der Schade.

Er ist allein der gute Hirt,

Der Israel erlosen wird

Aus seinen Sinden allen.

nella remissione del peccato:

Le nostre opere sono inoltre inutili,
anche nella vita migliore.

Davanti a te nessuno puo vantarsi,
ma ognuno deve temerti

e vivere della tua grazia.

Percio io spero in Dio

non fondandomi sui miei meriti;

su di lui il mio cuore fara affidamento

e confidera nella sua bonta.

Ciod che la sua preziosa parola mi ha promesso
questo € il mio conforto e il mio fidato rifugio;
questo io sempre aspettero.

v

Ed anche se esso ritarda durante la notte
e ancora nel corso del mattino,

nella potenza di Dio il mio cuore

non dubitera e non sara in ansia.

Cosi si comporta Israele, nel giusto modo
che dallo Spirito fu generato,

e aspetta trepidante il suo Dio.

\')

Anche se molti sono i nostri peccati,

presso Dio & molto piu abbondante la Grazia;

la Sua mano non ha alcun limite per soccorrere,
per quanto grave sia la colpa.

Lui solo € il buon pastore

che liberera Israele

da tutti i suoi peccati.

3. Il testo della cantata di Bach

Numeri e testo

Traduzione

1. Coro

Aus tiefer Not schrei ich zu dir,
Herr Gott, erhdr mein Rufen;
Dein gnadig Ohr neig her zu mir
Und meiner Bitt sie 6ffnen!

Denn so du willt das sehen an,
Was Sund und Unrecht ist getan,
Wer kann, Herr, vor dir bleiben?

1. Coro

Dalla mia profonda afflizione io grido a te,
Signore Dio, ascolta il mio grido.

e aprilo alla mia preghiera.

Perché se tu vuoi guardare al peccato
e allingiustizia che si commette

chi puo, o Signore, restare saldo davanti a te?

2

Piega il tuo orecchio misericordioso verso di me




2. Reucitativo

In Jesu Gnade wird allein

Der Trost vor uns und die Vergebung sein,

Weil durch des Satans Trug und List

Der Menschen ganzes Leben

Vor Gott ein Sindengreuel ist.

Was konnte nun

Die Geistesfreudigkeit zu unserm Beten
[geben,

Wo Jesu Geist und Wort nicht neue Wunder

[tun?

3. Aria

Ich hére mitten in den Leiden

Ein Trostwort, so mein Jesus spricht.
Drum, o geangstigtes Gemdite,

Vertraue deines Gottes Gute,

Sein Wort besteht und fehlet nicht,

Sein Trost wird niemals von dir scheiden!

4. Recitativo

Ach! Dass mein Glaube noch so schwach,
Und dass ich mein Vertrauen

Auf feuchtem Grunde muss erbauen!

Wie ofte mussen neue Zeichen

Mein Herz erweichen!

Wie? kennst du deinen Helfer nicht,

Der nur ein einzig Trostwort spricht,

Und gleich erscheint,

Eh deine Schwachheit es vermeint,

Die Rettungsstunde.

Vertraue nur der Allmachtshand und seiner
Wahrheit Munde!

5. Aria a Terzetto

Wenn meine Trubsal als mit Ketten

Ein Unglick an dem andern halt,

So wird mich doch mein Heil erretten,
Dass alles plotzlich von mir fallt.

Wie bald erscheint des Trostes Morgen
Auf diese Nacht der Not und Sorgen!

6. Corale

Ob bei uns ist der Stinden viel,
Bei Gott ist viel mehr Gnade;

2. Redcitativo

Solo nella grazia di Gesu,

per noi ci saranno conforto e perdono.
Perché per I'inganno e la malvagita di Satana
tutta la vita umana

€ un atroce peccato davanti a Dio.

Come potremo noi ora trovare

la pace dello spirito con le nostre preghiere,
se lo spirito e la parola di Gesu

non compissero nuovi miracoli?

3. Aria

lo ascolto, nel mezzo dei miei dolori,

una parola di conforto detta dal mio Gesu.
Percio, cuore straziato, spera dunque
nella misericordia del tuo Signore;

la sua parola resta, e non verra

mai a mancare il suo conforto.

4. Recitativo

Ah! la mia fede & ancora cosi fragile,

e io debbo costruire la mia fiducia

su fondamenta sabbiose.

Quante volte ancora, quanti nuovi segni
serviranno ad addolcire il mio cuore?

Come? Tu non conosci il tuo soccorritore,

cui basta dire una sola parola di consolazione,
che subito appare I'ora della salvezza,

prima che la tua fragilita abbia il sopravvento?
Confida solo nella sua mano possente

e nella sua parola di verita.

5. Aria a Terzetto

Anche se la mia tribolazione, come una catena,
tiene legato un dolore all’altro,

tuttavia la mia Salvezza mi soccorrera,

perché ogni male si allontani da me.

Come sorge presto il mattino del conforto

dopo questa notte di miseria e tribolazione!

6. Corale

Anche se molti sono i nostri peccati,
presso Dio & molto piu abbondante la Grazia;




Sein Hand zu helfen hat kein Ziel, la Sua mano non ha alcun limite per soccorrere,
Wie grol3 auch sei der Schade. per quanto grave sia la colpa.

Er ist allein der gute Hirt, Lui solo €& il buon pastore

Der Israel erlosen wird che liberera Israele

Aus seinen Sunden allen. da tutti i suoi peccati.

2. Dal Salmo 129 della Vulgata all’lInno Aus tiefer Not di Lutero.

Come ben si ricava dal prospetto dei testi, in principio fu il Salmo 129 della Vulgata
(corrispondente al Salmo 130 della Bibbia Ebraica), impiegato dalla liturgia cattolica
nell’ Officium defunctorum e nell’Officio della Compieta, l'ultima delle Ore liturgiche della
giornata, e tradizionalmente interpretato come la supplica accorata di chi si rivolge a Dio
“‘De profundis”, ossia “dall’abisso”, da intendersi ovviamente nel significato metaforico di
“abisso di afflizione, di dolore”, come ben parafrasa Lutero nel suo inno (Aus tiefer Not,
appunto). Due sono le certezze su cui I'autore del Salmo costruisce il suo componimento:
da un lato la consapevolezza del peccato delluomo, che lo rende incapace di sustinere,
ossia di “restare saldo” davanti a Dio, per cui, se Dio guarda alle colpe del’'uomo, per lui
non c’é salvezza; dall’altro, la fiducia nella clemenza di Dio, che attraverso la sua parola e
soprattutto la sua legge, ha dato al’'uomo gli strumenti per “restare saldo” davanti a lui. La
Legge e la parola di Dio sono per 'uomo una sorta di baluardo, di muro protettivo che lo
mette al sicuro dalla sua condizione di peccatore e dalla “forza” stessa di Dio.

Dal De Profundis prese spunto nel ‘500 Martin Lutero per comporre I'inno Aus tiefer Not,
destinato alluso nell’ambito della liturgia riformata. Del Salmo egli mantenne inalterati
I'incipit - ossia i primi due versetti, tradotti pressoché letteralmente nella prima strofe - e |l
versetto conclusivo: “Dio liberera Israele da tutti i suoi peccati”. Il resto dell'Inno, articolato
in cinque strofe (o stanze), & una grande parafrasi a commento del Salmo biblico, una
vera e propria “omelia in versi’. La prassi liturgica, che prevedeva il canto dell’inno da
parte dei fedeli, avrebbe contribuito a sedimentare nella loro memoria il significato che
Lutero rinveniva nel Salmo biblico.

Lutero chiaramente interpreta il De profundis alla luce della dottrina, centrale nella sua
teologia, della salvezza per grazia: Dio salva 'uomo per grazia guardando alla sua fede,
indipendentemente dalle sue opere. Questa interpretazione del Salmo emerge in tutta la
sua evidenza Significativa €, a questo proposito, dalla seconda strofe dell’inno, in cui
Lutero, rivolgendosi idealmente a Dio, scrive che “presso di te contano solo la tua grazia e

il tuo favore”, e che le opere delluomo sono del tutto ininfluenti ai fini della salvezza,

4




“anche nella vita migliore”: quand’anche I'uomo vivesse al meglio delle sue possibilita, cio
non gli darebbe in ogni caso la certezza di salvarsi, perché la natura umana & per Lutero
irrimediabilmente corrotta dal peccato originale, ed & quindi incapace di perseguire
realmente e coerentemente il bene. La salvezza non pud quindi essere frutto dell’agire
umano, ma unicamente della grazia di Dio. Pertanto, per non cadere nella disperazione, il
credente deve abbandonarsi incondizionatamente alla misericordia di Dio, senza far
assegnamento sui propri meriti e trovando “conforto e rifugio” solo in cid che la sua parola
gli ha promesso. Questo nucleo concettuale viene ribadito con forza nella strofe
conclusiva dell'lInno: dopo aver riecheggiato I'aforisma paolino, a lui particolarmente caro,
“‘dove abbondo il peccato, sovrabbondo la grazia” (Rom. 5, 20), Lutero, quasi amplificando
I'eco paolina, prosegue riecheggiando un suo celebre aforisma, contenuto in una lettera a
Filippo Melantone: “Esto peccator et pecca fortiter, sed fortius fide et gaude in Christo”
(“Sii peccatore e pecca pure gravemente, ma con piu forza confida e gioisci in Cristo.”):
con esso, Lutero non voleva assolutamente invitare al peccato, ma sottolineare che
'atteggiamento del credente deve essere di abbandono assoluto a Dio e alla sua
misericordia, capaci di salvare nonostante il peccato. Si tratta, insomma, di esaltare la

grandezza e l'illimitata bonta di Dio in rapporto alla piccolezza e al limite del’'uomo.

3. Le elaborazioni successive dell’inno di Lutero:

da Schein a Reger attraverso Walther, Bach e Mendelssohn.

Nel corso della storia della liturgia luterana e della musica tedesca, la melodia dell'inno di
Lutero € stata piu e piu volte rielaborata. Oltre alle elaborazioni cantate, ci sono pervenute
molte elaborazioni organistiche: delle une e delle altre il concerto di questa serata vuole
fornire una significativa documentazione, alternando le elaborazioni organistiche di Reger,
Mendelssohn e Bach a quelle cantate di Schein, Walther e ancora di Bach. Gli autori sono
presentati in modo che antichi e moderni si rispondano idealmente tra loro, in un “dialogo”
che vuole anche essere “rispecchiamento”.

Partendo dalle elaborazioni cantate, la piu antica eseguita stasera € quella a quattro voci
di Johann Walther (1496-1570), che armonizza la sola prima strofe dell'inno di Lutero.

Dalle scarne informazioni in nostro possesso, risulta che questo componimento figurava
in un libro di canti compilato a Wittenberg a partire dal 1524 e forse pubblicato nella stessa

citta nel 1537; ci troviamo quindi di fronte ad una delle piu antiche rielaborazioni della



melodia del corale, forse di poco posteriore alla composizione stessa dell'inno da parte di
Lutero.

L’ascolto di questa pagina ci rivela ancora il persistere di un gusto musicale legato al
Tardo Medio Evo o al primo Quattrocento anglo-fiammingo. Walther si rivela ancora
influenzato dalla polifonia prerinascimentale di Dunstable o di Dufay.

Altra atmosfera si respira nell’elaborazione per due voci e basso continuo di Johann
Hermann Schein (1586-1630). Anch’egli, come gia Walther, si limita ad armonizzare la
prima strofe dell’inno di Lutero, ma il trattamento musicale &€ completamente diverso e
testimonia un diverso clima culturale e un diverso gusto. Nella rielaborazione di Schein, il
tema del corale &€ “ornato” di fioriture vocali che potremmo definire gia “belcantistiche”, ed
e inoltre ampliato in alcune sezioni allo scopo evidente di favorire il gioco contrappuntistico
di imitazione tra le voci del soprano e del contralto. Particolarmente evidente & I'influsso
dello stile madrigalistico italiano, e di Monteverdi in particolare. Ai tempi di Schein,
I'armonizzazione di Walther doveva ormai suonare dura e arcaica, non piu rispondente ad
un gusto e ad una sensibilita musicale che nel frattempo si erano profondamente
trasformati.

Tuttavia, I'elaborazione vocale dell’'inno di Lutero piu articolata e monumentale & fuor di
dubbio la Cantata Aus tiefer Not di Bach: essa, coerentemente con una prassi musicale
solidamente attestata in eta barocca e puntualmente rispettata da Bach in tutte le sue
Cantate, € articolata in “numeri” distinti trattati di volta in volta a coro, ad aria, a recitativo o
“a pezzo d’insieme”. Per la strutturazione di questa sua cantata, cosi come per quella di
tutte le altre da lui scritte, Bach guarda al melodramma italiano e al genere sacro che
nacque sul ceppo del melodramma, ossia I'Oratorio. Ne risulta un trattamento musicale
diversificato, che garantisce all’esito finale varieta e ricchezza d’invenzione.

A differenza, pero, di Schein e di Walther, la cui rielaborazione si limita alla prima strofe
dell'inno, Bach conduce un lavoro profondamente diverso, che coinvolge il testo stesso
dell’inno di Lutero. Curiosamente, ma forse non casualmente, il comportamento di Bach
rispetto all'inno di Lutero rispecchia quello di Lutero nei confronti del Salmo biblico:
dellinno luterano, Bach conserva inalterate la prima e I'ultima strofe, mentre gli altri numeri
della cantata sono costituiti da testi poetici di un autore ignoto che Bach sostituisce alle
strofe dell'inno luterano. | componimenti poetici interpolati da Bach non sono pero scelti a
caso: essi attestano tutti un forte legame contenutistico con l'inno di Lutero, e vengono a
costituirsi come amplificazione e parafrasi esegetica di un testo che i fedeli, grazie alla

prassi liturgica, conoscevano ormai perfettamente a memoria. Cosi, se Lutero aveva gia



detto che di fronte a Dio nessun uomo pud vantare meriti, perché le sue opere sono
ininfluenti ai fini della salvezza, Bach, attraverso le parole del’anonimo poeta, enfatizza il
concetto sottolineando che “per l'inganno e la malvagita di Satana/ tutta la vita umana/ &
un atroce peccato davanti a Dio.” Ancora significativa & linsistenza sul tema della
“sofferenza” e della “tribolazione” in cui 'uomo si trova immerso a causa della
consapevolezza del suo peccato, su cui insistono i componimenti numero 3 e 5 della
cantata: di qui deve scaturire un atteggiamento di fiducia illimitata in Dio e nella sua
parola, unica luce di conforto per 'uomo in una vita di dolore. Sono tutti temi che
istituiscono un aggancio col testo del Salmo, da una parte, e, dall’altra, con quello dell'inno
luterano: con questo gioco di reciproci rimandi, Bach sottolinea l'intima coerenza tra |l
testo biblico e la riflessione teologica condotta su di esso da Lutero. In altre parole, la
Cantata Aus tiefer Not di Bach viene a configurarsi come commento su un altro
commento: se gia I'inno di Lutero vuole essere parafrasi a commento del Salmo biblico, la
Cantata di Bach si costituisce a sua volta come parafrasi a commento dell’'inno di Lutero.
A partire da testi gia ben noti grazie all’assidua lettura della Bibbia tradotta in Tedesco e
all'altrettanto assidua partecipazione alla liturgia, i fedeli sono invitati a riflettere
ulteriormente sui contenuti portanti della loro fede, per approfondirla e consolidarla.

Venendo alle elaborazioni organistiche, se quelle di Bach e di Reger sono pensate in
funzione della liturgia luterana, non altrettanto si pud dire di quella di Mendelssohn,
inserita nel’ambito di una Sonata per organo concepita in funzione concertistica. Nella
Sonata di Mendelssohn, la melodia del corale esce dalle mura delle chiese luterane e si
ritrova diversamente contestualizzata. a questo si deve aggiungere che Mendelssohn non
si limita a richiamare un corale luterano in questa sola sua Sonata per organo e che egli
non € l'unico compositore a scrivere Sonate per organo in cui si trovano riecheggiati corali
luterani: la stessa cosa accade, ad esempio, anche in alcune Sonate per organo di Listz.
Cio evidentemente significa che il richiamo al corale luterano assume un significato nuovo
e diverso. Per Mendelssohn, cosi come per altri autori tedeschi del XIX secolo, richiamarsi
ai corali luterani e rielaborarli significa rinvenire in essi la radice dell'identita musicale
“tedesca”, individuando contestualmente nella riforma di Lutero un momento fondante
della “nazione tedesca”: identita musicale, culturale e nazionale vengono cosi a costituire
un tutt'uno .

Diversi autori, diverse elaborazioni, diversi significati attribuiti alle elaborazioni di volta in
volta operate: ogni volta la melodia del corale viene fatta risuonare in modo diverso,

perché diversi erano gli ascoltatori alle cui orecchie essa andava costantemente



riattualizzata; ogni volta gli ascoltatori sono invitati a riconoscere, come in una sorta di
‘gioco a nascondino”, la melodia da cui tutte le elaborazioni prendono le mosse e,
riflettendo su quanto ascoltano, scoprono che a diverse elaborazioni corrispondono
diverse finalita. Pud nascere di qui una riflessione ulteriore sui concetti di “creativita” e di
‘originalita”, che, a differenza di quanto comunemente si crede, non consistono nella
“capacita di creare da zero qualche cosa di assolutamente mai visto o mai letto o mai udito
prima”: ne era gia consapevole un poeta greco del V secolo a. C., Bacchilide, che in un
suo componimento scrive: “Ogni poeta dipende dall’altro tanto nel passato quanto nel
presente. Non & affatto facile scoprire le porte che dischiudono canti mai uditi prima.”
“Originalita” e “creativita” significano percio innanzitutto sapersi porre con occhi nuovi di
fronte al “gia detto” per trovarvi significati sempre nuovi, o, nel nostro caso, saper far
risuonare in modo sempre nuovo e diverso qualche cosa di “gia sentito” e di
universalmente noto, si tratti di un canto gregoriano, o di un corale luterano, o di un canto
di tradizione popolare o - perché no? — di una canzone di Bob Dylan o di Fabrizio de
André, che in epoche vicine a noi hanno essi stessi lavorato sulla ripresa e sulla
rielaborazione di melodie e testi di epoche precedenti.

Buon ascolto.



